
1 

Überlieferungen über den Baalschemtow 
 

Das undogmatische, menschenzugewandte, natürliche, aber auch 
übernatürliche Wesen des jüdischen Meisters Baalschemtow (Israel ben 
Elieser, 1700-1760, Begründer des Chassidismus) wurde überwiegend in 
Form von Geschichten überliefert. Hier findet sich eine prägnante Auswahl  

aus den Aufzeichnungen von Martin Buber 

 
Der Spruch des Vaters 

Israel wurde seinen Eltern in ihrem Alter geboren, 
und sie starben weg, als er ein Kind war. 

Da sein Vater den Tod nahen fühlte, nahm er den 
Knaben auf den Arm und sprach zu ihm: „Ich 
sehe, dass du mein Licht zum Leuchten bringen 
wirst, und mir ist nicht beschieden, dich großzu-
ziehn. Aber, geliebter Sohn, gedenke wohl all 
deine Tage, dass Gott mit dir ist und du daher 
kein Ding der Welt zu fürchten hast.“ 

Der Spruch blieb im Herzen Israels. 

 

Vergebliche Mühe 

Nach dem Tod des Vaters nahmen sich um sei-
nes ihnen teuren Gedächtnisses willen die Leute 
der Stadt des Knaben an und gaben ihn zu einem 
Kinderlehrer in die Lehre. 

Israel lernte zwar eifrig, aber immer nur etliche 
Tag hintereinander. Dann entwich er stets aus der 
Schule, und man fand ihn im Walde allein. Man 
schrieb das dem Umstand zu, dass er eine Waise 
sei und der rechten Aufsicht entbehrte, und brach-
te ihn immer wieder zum Kinderlehrer zurück, und 
immer wieder floh er in den Wald und erging sich 
darin, bis schließlich die Leute der Stadt daran 
verzweifelten, einen Menschen aus ihm zu ma-
chen. 

 

Der Schlichter 

In seiner Jugend war Israel ben Elieser Hilfslehrer 
in einer kleinen Gemeinde unweit der Stadt 
Brody1. Die Leute wussten nichts von ihm; weil 

                                                
1 Anm.: Brody ist eine Stadt in der West-Ukraine, wo 
sich auch der Geburts- und Sterbeort von Israel ben 
Elieser befindet. Auch der noch erwähnte Fluss Prut 
entspringt in dieser Region. 

aber die Kinder mit einem so fröhlichen Eifer bei 
ihm lernten, wurden auch die Väter ihm wohlge-
sinnt. Bald verbreitete sich der Ruf, dass er weise 
sei; man kam zu ihm sich Rats erholen; wo es 
einen Streit gab, wurde der junge Lehrer ange-
gangen, ihn zu schlichten. Er tat es so, dass der 
Mann, gegen den er entschied, den Spruch mit 
nicht geringerer Zufriedenheit vernahm als sein 
Gegner, zu dessen Gunsten entschieden worden 
war, und beide guten Muts von dannen zogen. 

 

Die Heirat 

Rabbi Efraim hatte einen Rechtshandel mit einem 
Mitglied der kleinen Gemeinde, deren Kinder der 
Baalschem lehrte. Er erzählte seinem Gegner von 
der Weisheit und Gerechtigkeit des jungen Leh-
rers, so dass jener willens wurde, ihn zu befragen. 
Als Rabbi Efraim dessen Stube betrat und ihn 
ansah, erschrak er; denn von der Stirn Israels 
leuchtete ihm ein geschwungenes Zeichen entge-
gen, vollkommen gleich dem unvergesslichen, 
das er einen Blick lang auf der schmalen Stirn der 
eigenen Tochter gesehen hatte, als ihm einst die 
Wehmutter die neugeborene wies. 

Hernach kam der Rabbi zum Baalschem und bat 
ihn, er möge seine Tochter zum Weibe nehmen. 
Israel stimmte ihm zu, bestand aber auf einer 
zwiefachen Bedingung: dass die Vereinbarung 
zunächst geheim bleibe und dass in der Urkunde, 
die aufgesetzt werden sollte, nicht – wie es üblich 
war – seine Gelehrsamkeit gerühmt, vielmehr 
seine Person darin mit keiner anderen Bezeich-
nung als dem Namen Israel ben Elieser erwähnt 
werde; „denn“, so fügte er hinzu, „Ihr wollt mich 
und nicht mein Wissen Eurer Tochter zum Ge-
mahl“. Es geschah nach seinem Wunsch. 

Ehe sie zum Baldachin gingen, unterredete sich 
der Baalschem mit seinem Weibe und offenbarte 
ihr sein Geheimnis. Doch musste sie ihm geloben, 



2 

es unverbrüchlich zu bewahren, was immer über 
sie kommen möge; er verschwieg ihr nicht, dass 
großes Elend und vielfältige Bedrängnis ihrer 
harre. Sie sagte nur, es sei recht so. 

 

Der Baalschem offenbart sich 

Es wird erzählt: „Nachdem Israel ben Elieser 
hintereinander die Ämter eines Schulhelfers, 
eines Lehrhausdieners, eines Kinderlehrers, eines 
Schächters und zeitweilig auch das eines Fuhr-
manns bei seinem Schwager bekleidet hatte, 
pachtete der für ihn in einem Dorf am Flusse Prut 
ein Stück Land mit einem Wirtshaus, in dem die 
Gäste auch beherbergt wurden. Unweit davon 
über der Furt war in den Berg eine Höhle gehau-
en, da weilte der Baalschem die Woche über, in 
seine Andachten versenkt. Kam von einer Zeit zur 
andern ein Reisender ins Wirtshaus, so trat die 
Frau an die Tür und rief hinüber, und stets hörte 
Israel den Ruf und erschien ohne Verzug, den 
Gast zu bedienen. Am Sabbat jedoch blieb er zu 
Haus und trug den weißen Sabbatrock. 

Eines Tags, es war ein Dienstag, reiste ein Schü-
ler Rabbi Gerschons in die Stadt Brody zu seinem 
Lehrer. Sein Weg führte ihn durch das Dorf am 
Prut, er stieg aus und trat ins Wirtshaus. Alsbald 
rief die Frau ihren Ruf, der Baalschem kam und 
bediente den Gast beim Essen. 

Am Nachmittag, als Betenszeit war, fragte dieser 
die Frau, wo ihr Mann sei. 'Im Feld, bei den Scha-
fen und Rindern', sagte sie. So musste der Gast 
Nachmittags- und Abendgebet allein sprechen, 
und noch immer kam der Wirt nicht heim. Er 
betete nämlich in seiner Höhle. Als er endlich ins 
Haus trat, nahm er wieder die bäurische Gebärde 
und Redeweise an und begrüßte so seinen Gast. 
Er stellte sich an die Wand, wie um zu beten, 
dann bat er, um sich nicht durch seine unverstell-
bare Inbrunst zu verraten, den Gast, den Segen 
über den Wein zu sprechen. Sie saßen und aßen 
mitsammen. Danach bat der Baalschem den 
Gast, eine Lehrrede vorzutragen. Um der Fas-
sungsgabe seines Wirts nicht allzuviel zuzumuten, 
erzählte der Schüler Rabbi Gerschons schlecht 
und recht, wovon der Wochenabschnitt handelte, 
das ist, von der Verknechtung der Kinder Israels 
in Ägypten. 

In jener Nacht, der letzten vor dem Tag, da dem 
Baalschem das sechsunddreißigste Jahr seines 
Lebens sich runden sollte, kam ihm vom Himmel 

die Botschaft, die Zeit der Verborgenheit sei um. 
Mitten in der Nacht erwachte der Gast auf seinem 
Bett in der Wirtsstube und sah ein großes Feuer 
auf dem Herde brennen. Er lief hinzu; denn er 
meinte, die Holzscheiter hätten Feuer gefangen. 
Da sah er: was er für Feuer gehalten hatte, war 
ein großes Licht. Ein großes weißes Licht ging 
vom Herde aus und füllte das Haus. Der Mann 
zuckte zurück und fiel in Ohnmacht. Nachdem der 
Baalschem ihn daraus erweckt hatte, sagte er zu 
ihm: 'Man guckt nicht auf was einem nicht gewährt 
ist.' 

Am Morgen ging der Baalschem im weißen Sab-
batrock in seine Höhle, kam erhobenen Haupts 
und strahlenden Angesichts heim, ging im Haus 
einher und sang das mystische Lied: 'Richten will 
ich zum Mahl'. Sodann sprach er die 'große Wei-
he', wie es seine Art war, mit einer wunderbaren 
Kraft der Hingabe. Beim Mahl bat er wieder den 
Gast, eine Lehrrede zu sprechen, der aber war so 
verwirrt, dass er nur eine knappe Schriftdeutung 
vorzubringen vermochte. 'Darüber habe ich eine 
andere Deutung gehört', sagte der Baalschem. 
Sie beteten zusammen das Nachmittagsgebet, 
und dann sprach der Baalschem und offenbarte 
Geheimnisse der Lehre, die noch nie vernommen 
worden waren.“ 

 

Selber 

Der Baalschem sprach: „Wir sagen: 'Gott Abra-
hams, Gott Isaaks und Gott Jakobs', und sagen 
nicht: 'Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs'; denn 
Isaak und Jakob stützten sich nicht auf die For-
schung und Dienst Abrahams, sondern selber 
forschten sie nach der Einheit des Schöpfers und 
seinem Dienst.“ 

 

Die Thora ist ganz 

Zum Psalmvers „Die Lehre des Herrn ist ganz“ 
sprach der Baalschem: „Sie ist noch völlig ganz. 
Noch hat sie niemand angerührt, nicht ein Jota-
Häklein an ihr. Bis zur Stunde ist sie noch völlig 
ganz.“ 

 

Das Zittern 

Einst betete an einem Neumondtage der 
Baalschem das Morgengebet an seinem Platz mit; 
denn erst von den Lobgesängen an pflegte er vor 



3 

das Pult zu treten. Da zitterte er und verfiel in ein 
großes Zittern. Wohl kannte man dergleichen bei 
ihm beim Beten; aber stets war es nur wie ein 
leichtes Schüttern des Leibes, jetzt aber brach es 
übergewaltig aus. 

Als der Vorbeter geendet hatte und der 
Baalschem an seine Stelle treten sollte, sah man 
ihn stehenbleiben und übergewaltig zittern. Ein 
Schüler näherte sich ihm und blickte ihm ins 
Gesicht: es brannte wie eine Fackel, die Augen 
waren weit offen und starr wie bei einem Sterben-
den. Der Schüler trat mit einem andern zu ihm; sie 
fassten ihn an den Händen und führten ihn zum 
Pult. Davor stand er und zitterte und sprach zit-
ternd die Lobgesänge, und nachdem er das Heili-
gungsgebet gesprochen hatte, blieb er stehen und 
zitterte noch eine Weile, und man musste mit der 
Lesung der Schrift warten, bis es von ihm gewi-
chen war. 

Der Maggid von Mesritsch erzählte: „Einmal an 
einem Festtag betete der Baalschem von dem 
Pult mit großer Leidenschaft und großen Schrei-
en. Meines Siechtums wegen konnte ich es nicht 
ertragen und musste hinaus in den kleinen Saal 
und dort allein beten. Vor der Festliturgie kam der 
Baalschem in den kleinen Saal, um den Kittel 
anzuziehen. Als ich ihn ansah, merkte ich, dass er 
nicht auf dieser Welt war. Wie er nun den Kittel 
anzog, schlug der Falten an seinen Schultern. Ich 
fasste den Kittel, um ihn glattzustreichen. Kaum 
aber hatte ich ihn berührt, da begann ich zu zit-
tern. Der Baalschem war schon wieder in den 
großen Saal gegangen, ich aber stand da und bat 
Gott, dass er es von mir nehme.“ 

 

Zum Leib 

Der Baalschem sprach zu seinem Leibe: „Ich 
wundere mich, Leib, dass du noch nicht zerbrö-
ckelt bist aus Furcht vor deinem Schöpfer.“ 

 

Der Tanz der Chassidim 

Am Fest der Freude an der Lehre vergnügten sich 
die Jünger im Haus des Baalschem; sie tanzten 
und tranken und ließen immer neuen Wein aus 
dem Keller holen. Nach etlichen Stunden kam die 
Frau des Baalschem in seine Kammer und sagte: 
„Wenn sie nicht aufhören zu trinken, wird bald für 
die Sabbatweihe kein Wein mehr übrig sein.“ Er 
antwortete lachend: „Recht redest du. Geh also zu 

ihnen und heiße sie aufhören.“ Als sie die Tür der 
großen Stube öffnete, sah sie: die Jünger tanzten 
im Kreis, und um den tanzenden Kreis schlang 
sich lodernd ein Ring blauen Feuers. Da nahm sie 
selber eine Kanne in die rechte und eine Kanne in 
die linke Hand und eilte, die Magd hinwegwei-
send, in den Keller, um alsbald mit den gefüllten 
Gefäßen zurückzukehren. 

 

Der Meister tanzt mit 

An einem Abend des Festes der Freude an der 
Lehre tanzte der Baalschem selber mit seiner 
Gemeinde. Er nahm eine Schriftrolle in seine 
Hand und tanzte mit ihr. Dann gab er die Rolle 
aus der Hand und tanzte ohne sie. In diesem 
Augenblick sagte einer der Schüler, der mit den 
Bewegungen des Baalschem sonderlich vertraut 
war, zu den Gefährten: „Jetzt hat unser Meister 
die leibliche Lehre aus der Hand getan und hat 
die geistige Lehre an sich genommen.“ 

 

Der Taube 

Der Enkel des Baalschem, Rabbi Mosche Chajim, 
erzählt: „Ich habe von meinem Großvater gehört: 
Ein Fiedler spielte einst auf mit solcher Süßigkeit, 
dass alle, die es hörten, zu tanzen begannen, und 
wer nur in den Hörbereich der Fiedel gelangte, 
geriet mit in den Reigen. Da kam ein Tauber des 
Wegs, der nichts von Musik wusste, dem er-
schien, was er sah, als das Treiben Verrückter, 
ohne Sinn und Geschmack.“ 

 

Der Geschichtenerzähler 

Auf mannigfaltige Weise wird davon berichtet, wie 
der Baalschem Rabbi Jaakob Jossef, den nach-
maligen Raw von Polnoe, sich zum Schüler ge-
wann. Ich erzähle hier aus einigen andern Über-
lieferungen, die einander ergänzen. 

Als Rabbi Jaakob Jossef noch Raw in Szarygrod 
und dem chassidischen Weg sehr abhold war, 
kam einst in seine Stadt an einem Sommermor-
gen, um die Zeit, da man das Vieh auf die Weide 
trieb, ein Mann, den niemand kannte, und stellte 
sich mit seinem Wagen auf den Marktplatz. Den 
ersten, den er eine Kuh führen sah, rief er an und 
begann, ihm eine Geschichte zu erzählen, und sie 
gefiel ihrem Hörer so gut, dass er sich nicht los-
machen konnte. Ein zweiter griff im Vorbeigehen 



4 

ein paar Worte auf, wollte weiter und vermochte 
es nicht, blieb stehen und lauschte. Bald war eine 
Schar um den Erzähler versammelt, und die 
wuchs noch stetig. Mitten drin stand der Bethaus-
diener, der auf dem Wege gewesen war, das 
Bethaus zu öffnen; denn um acht Uhr pflegte 
darin im Sommer der Raw zu beten, und rechtzei-
tig vorher, gegen sieben Uhr, musste es geöffnet 
werden. Um acht Uhr kam der Raw ans Bethaus 
und fand es geschlossen; und da er von genau-
nehmerischem und aufbrausendem Gemüt war, 
zog er im Zorn aus, den Diener zu suchen. Schon 
aber stand der vor ihm; denn der Baalschem – er 
war der Erzähler – hatte ihm einen Wink gegeben, 
von dannen zu gehen, und er war gelaufen, das 
Bethaus zu öffnen. Der Raw fuhr in böse an und 
fragte, warum er seine Pflicht versäumt habe und 
warum die Männer fehlten, die sonst um diese 
Zeit schon da seien. Der Diener erzählte, wie er, 
so seien auch alle, die auf dem Weg zum Bethaus 
waren, von der großen Geschichte des Erzählers 
unwiderstehlich angezogen worden. Der zornige 
Raw war genötigt, das Morgengebet allein zu 
sprechen, dann aber befahl er dem Diener, sich 
auf den Markt zu begeben und den fremden Mann 
zu holen. „Den werd' ich verprügeln lassen!“ 
schrie er. Indessen hatte der Baalschem seine 
Erzählung beendet und war in die Herberge ge-
gangen. Dort fand ihn der Bethausdiener und 
richtete seinen Auftrag aus. 

Der Baalschem kam sogleich, seine Pfeife rau-
chend, und trat so vor den Raw. „Was fällt dir ein“, 
schrie der ihm entgegen, „die Leute vom Beten 
abzuhalten!“ „Rabbi“, antwortete der Baalschem 
gelassen, „es frommt Euch nicht, aufzubrausen. 
Lasst mich Euch lieber eine Geschichte erzählen.“ 
„Was fällt dir ein!“ wollte der Raw ihn anschreien, 
dabei aber sah er ihn zum erstenmal richtig an. Er 
sah zwar gleich wieder weg; aber das Wort war 
ihm in der Kehle steckengeblieben. Schon hatte 
der Baalschem zu erzählen begonnen, und der 
Raw musste nun lauschen wie alle. 

„Ich bin einmal mit drei Pferden über Land gefah-
ren“, erzählte der Baalschem, „einem Roten, 
einem Scheck und einem Schimmel. Und alle drei 
haben sie nicht wiehern können. Da ist mir ein 
Bauer entgegengekommen, der hat mir zugeru-
fen: 'Halt die Zügel locker!' So habe ich die Zügel 
gelockert. Und da haben sie alle drei zu wiehern 
angefangen.“ Der Raw schwieg betroffen. „Drei“, 
wiederholte der Baalschem, „Roter, Scheck, 

Schimmel, wiehern nicht, Bauer weiß Bescheid, 
Zügel lockern, wiehern auf!“ Der Raw schwieg 
gesenkten Hauptes. „Bauer gibt guten Rat“, sagte 
der Baalschem, „versteht Ihr?“ „Ich verstehe, 
Rabbi“, antwortete der Raw und brach in Tränen 
aus. Er weinte und weinte und merkte, er hatte bis 
heute nicht verstanden, was das heißt: ein 
Mensch kann weinen. „Man muss dich erheben“, 
sagt der Baalschem. 

Rabbi Jaakob Jossef pflegte in jedem Monat eine 
Woche, von Sabbat zu Sabbat, zu fasten. Da er 
die Mahlzeiten stets in seiner Stube einnahm, 
wusste niemand darum außer seiner Nichte, die 
ihm die Speisen brachte. In dem Monat nach der 
Begegnung mit dem Baalschem fastete er wie 
stets, denn es kam ihm nicht in den Sinn, dass 
man ohne Kasteiung zu der verheißenden Erhe-
bung gelangen könne. Der Baalschem war wieder 
auf einer seiner Reisen, als er verspürte: wenn 
der Raw von Szarygrod sein Werk fortsetzt, wird 
er von Sinnen kommen. Er hieß die Pferde so 
antreiben, dass eines stürzte und ein Bein brach. 
Als er in die Stube des Raw trat, erzählte er: „Weil 
ich schnell herkommen wollte, ist mir ein Schim-
mel gestürzt. So kann es nicht weitergehen. Lasst 
Euch Essen bringen.“ Der Raw ließ sich Essen 
bringen und aß. „Das ist nur ein Werk der Trüb-
sal“, sagte der Baalschem, „die Schechina webt 
nicht über der Trübsal, sondern über der Freude 
am Gebet.“ 

 

Strahlen der Seele 

Der Baalschem sprach: „Die Zeit ist gekommen, 
euch etwas von den verborgenen Intentionen des 
Tauchbads zu eröffnen.“ Eine Weile hielt er inne, 
dann baute er vor ihnen in mächtigen Worten den 
Grundstock der Intentionen auf. Nun lehnte er 
schweigend den Kopf weit zurück, und auf seinem 
Gesicht erschien jenes Strahlen, das den Schü-
lern anzeigte, seine Seele erhebe sich zu den 
oberen Weiten. Nichts regte sich mehr an ihm. 
Die Schüler standen auf, bebenden Herzens, und 
sahen auf ihn, denn dies war eine der Zeiten, wo 
es ihnen gegeben war, ihren Meister wahrhaft zu 
sehen. 

 

Die kleine Hand 

Durch Rabbi Nachman von Bratzlaw ist uns dieser 
Spruch seines Urgroßvaters, des Baalschemtow, 



5 

überliefert: „Wehe, die Welt ist voll gewaltiger 
Lichter und Geheimnisse, und der Mensch ver-
stellt sie sich mit seiner kleinen Hand.“ 

  

Am Baum des Lebens 

Der Baalschem erzählte: „Einmal bin ich ins Para-
dies gegangen, und viel Volk ging mit mir, und je 
näher ich dem Garten kam, so schwanden sie 
hinweg, und wie ich durchs Paradies ging, waren 
noch etliche bei mir; aber als ich am Baum des 
Lebens stand und mich umsah, war ich fast al-
lein.“ 

 

Die Predigt 

Man bat einst den Baalschem, nach dem Ge-
meindegebet zu predigen. Er begann die Predigt, 
inmitten aber erfasste ihn ein Beben, wie es ihm 
zuweilen inmitten des Gebets widerfuhr; er brach 
ab und sprach: „Ach, Herr der Welt, dir ist es 
offenbar, nicht zu meiner Ehre spreche ich...“, und 
wieder brach er ab, und dann stürzten die Worte 
aus seinem Mund: „Vieles hab' ich erkannt, vieles 
hab' ich vermocht, und da ist keiner, dem ich's 
eröffnen könnte.“ Und sprach nicht weiter. 

 

Einfalt 

Der Baalschem sprach einmal zu seinen Schü-
lern: „Nach allen Stufen, die ich im Dienst Gottes 
erreicht habe, lasse ich sie alle fahren und halte 
mich an den schlichten Glauben im Empfangen 
der Gottheit. Und wohl steht geschrieben: 'Der 
Einfältige glaubt an alles', aber es steht auch 
geschrieben: 'Die Einfältigen hütet der Herr.'“ 

 

Das volle Bethaus 

Der Baalschem blieb einst an der Schwelle eines 
Bethauses stehen und weigerte sich, es zu betre-
ten. „Ich kann nicht hinein“, sagte er, „es ist ja von 
Wand zu Wand und vom Boden zur Decke über-
voll der Lehre und des Gebets, wo wäre da noch 
Raum für mich?“ Und als er merkte, dass die 
Umstehenden ihn anstarrten, ohne ihn zu verste-
hen, fügte er hinzu: „Die Worte, die über die Lip-
pen der Lehrer und Beter gehen, und kamen nicht 
aus einem auf den Himmel ausgerichteten Her-
zen, steigen nicht zur Höhe auf, sondern füllen 

das Haus von Wand zu Wand und vom Boden zur 
Decke.“ 

 

Liebe 

Der Baalschem sprach zu einem seiner Schüler: 
„Den Geringsten der Geringen, der dir in den Sinn 
kommen kann, liebe ich mehr, als du deinen 
einzigen Sohn liebst.“ 

 

Vom Tod des Baalschem 

Nach dem Passahfest erkrankte der Baalschem. 
Doch fuhr er fort, im Bethaus vor dem Pult zu 
beten, soweit seine Kräfte es zuließen. 

Am Morgen ließ er seine Vertrauten holen. Zu-
nächst rief er zwei von ihnen zu sich und wies sie 
an, dass sie sich mit seinem Leichnam und der 
Bestattung befassen sollten. Er zeigte ihnen an 
seinem Leibe, Glied um Glied, wie die Seele 
daraus abzuscheiden begehrte, und lehrte sie das 
Wahrgenommene bei andern Kranken anwenden; 
denn diese zwei gehörten der Bruderschaft an, 
die sich mit dem Tod und der Bestattung befasst. 

Dann ließ er eine Zehnerschaft sich mit ihm zum 
Beten zusammentun. Er ließ sich das Gebetbuch 
geben und sagte: 'Ich will mich noch ein wenig mit 
Gott abgeben.' 

Nach dem Gebet ging Rabbi Nachman von Horo-
denka ins Lehrhaus, um für ihn zu beten. Der 
Baalschem sprach: 'Umsonst erschüttert er den 
Himmel. Er kann nicht zur Pforte hinein, durch die 
ich einzutreten pflegte.' 

Als später der Diener einmal in die Stube kam, 
hörte er den Baalschem sprechen: 'Ich gebe dir 
die zwei Stunden', und verstand, er sage zum 
Todesengel, er brauche ihn die zwei letzten Stun-
den nicht zu peinigen; aber Rabbi Pinchas ver-
stand besser, was er meinte. 'Er hatte', sagte er, 
'noch zwei Stunden zu leben, und von denen 
sprach er zu Gott, er gebe sie ihm als Geschenk. 
Dies ist ein rechtes Seelenopfer.' 

Dann kamen, wie alljährlich an diesem Tag, die 
Leute aus der Stadt, und er sprach Worte der 
Lehre zu ihnen. 

Später sagte er zu den Schülern, die ihn umstan-
den: 'Nicht um mich trage ich Sorge. Ich weiß ja in 
aller Klarheit: zur einen Tür geh' ich hinaus, zur 
andern Tür geh' ich ein.' Und wieder sagte er: 
'Jetzt weiß ich, wozu ich erschaffen worden bin.' 



6 

Er saß im Bett auf und sprach eine kurze Lehrre-
de über den 'Pfeiler', auf dem die Seelen nach 
dem Tode vom untern Paradies zum obern Para-
dies, zum 'Baum des Lebens', aufsteigen, und 
legte den Vers aus dem Buche Esther aus: 'Und 
damit kam das Mädchen zu dem König.'2 Auch 
sprach er: 'Ich komme gewiss noch wieder, aber 
nicht, wie ich jetzt bin.' 

Danach hieß er das Gebet 'Und es sei Huld' spre-
chen und streckte sich im Bette aus, setzte sich 
aber wieder etliche Male auf und flüsterte, wie 
man es an ihm kannte, wenn er seine Seele in der 
Andacht ausrichtete. Eine Weile hörte man nichts 
mehr, und er lag still. 

Dann befahl er, ihn mit dem Laken zu bedecken. 
Noch hörte man ihn aber flüstern: 'Mein Gott, Herr 
aller Welten!' und danach den Psalmvers: 'Nicht 
komme mich der Fuß des Hochmuts an.' 

                                                
2 Verkürzt wiedergegeben: Eines Tages war Ester, die 
Tochter Abihajils, an der Reihe, zum König zu gehen. 
Ester aber gefiel allen, die sie sahen. Es war im zehn-
ten Monat, dem Monat Tebet, als Ester zu Artaxerxes in 
den königlichen Palast geholt wurde. Und der König 
liebte Ester mehr als alle Frauen zuvor und sie gewann 
seine Gunst und Zuneigung mehr als alle anderen 
Mädchen. Er setzte ihr das königliche Diadem auf und 
machte sie anstelle Waschtis zur Königin. 

Die er angewiesen hatte, sich mit seinem Leich-
nam und der Bestattung zu befassen, sagten 
hernach, sie hätten die Seele des Baalschem wie 
eine blaue Flamme aufsteigen sehn. 

 

Wenn 

Rabbi Löb, Sohn der Sara, der verborgene Zad-
dik, sprach einmal zu Leuten, die vom Baalschem 
erzählten: „Nach dem heiligen Baalschemtow 
fragt ihr? Ich sage euch, hätte Rabbi Israel ben 
Elieser im Zeitalter der Propheten gelebt, er wäre 
ein Prophet geworden, und hätte er im Zeitalter 
der Erzväter gelebt, er wäre ein bestimmter Mann 
geworden, so dass man, wie man sagt: 'Gott 
Abrahams, Isaaks und Jakobs', auch sagen wür-
de: 'Gott Israels'.“ 

 

MARTIN BUBER3 

Aus: DIE ERZÄHLUNGEN DER CHASSIDIM 
MANESSE VERLAG ZÜRICH, 9. AUFLAGE 1984 

(IN AUSZÜGEN TEILS VERKÜRZT WIEDERGEGEBEN) 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
3 Buber sieht bereits in der zweiten Generation der 
Zaddiks einen Bruch in der Übergabe der Lehre an die 
nachfolgende Schülerschaft und verortet den „offen-
kundigen Niedergang“ in der sechsten Generation. 
Einerseits habe sich von der schriftlichen Überlieferung 
nichts oder nur sehr wenig erhalten. Andererseits stellt 
Buber den ontologischen Charakter im Wirken des 
Baalschem heraus, der sich nicht auf einen intellektuel-
len Lehrer reduzieren ließe, sondern dessen Wirkmacht 
sich durch die direkte Verbindung zu ihm entfaltet habe: 
„Der Baalschem hatte gelebt, gepredigt, gelehrt; alles 
war eins, alles organisch in einer großen Unwillkürlich-
keit des Daseins eingebunden, das Lehren nur eine 
unter den natürlichen Äußerungen des wirkenden 
Lebens.“ 

Nachbau der Synagoge des Baalschem in Medschybisch 
 


	Überlieferungen über den Baalschemtow
	Das undogmatische, menschenzugewandte, natürliche, aber auch übernatürliche Wesen des jüdischen Meisters Baalschemtow (Israel ben Elieser, 1700-1760, Begründer des Chassidismus) wurde überwiegend in Form von Geschichten überliefert. Hier findet sich e...
	Der Spruch des Vaters
	Vergebliche Mühe
	Der Schlichter
	Die Heirat
	Der Baalschem offenbart sich
	Selber
	Die Thora ist ganz
	Das Zittern
	Zum Leib
	Der Tanz der Chassidim
	Der Meister tanzt mit
	Der Taube
	Der Geschichtenerzähler
	Strahlen der Seele
	Die kleine Hand
	Am Baum des Lebens
	Die Predigt
	Einfalt
	Das volle Bethaus
	Liebe
	Vom Tod des Baalschem
	Wenn


